AMERICAN {{
JOURNALS 4}

Open Access,
Peer Reviewed Journals ~

American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
ISSN (E): 2832-8019 Volume 44, | January - 2026

RATIONAL PLURALISM, A EUROPEAN-CENTRIC MONOLOGUE

Badang Ayangma Martin Luther King

Docteur en philosophie spécialité logique et épistémologie
Chargé de Cours a 1’Ecole Normale Supérieur de Bertoua-Cameroun

Lutherking.badang@gmail.com/ Tel : 698709792

ABSTRACT

KEYWORDS

Knowledge is understood as a process through which the subject
apprehends reality. It requires logical principles such as coherence, along
with rigor and precision, in order to attain a scientific character. Yet, in
the pursuit of objectivity, the subject has often been eclipsed in favor of
the object alone. Science, essentially quantitative, excludes subjective
representations and instead seeks to uncover the laws that govern
structures and organization.

This study explores the determinants and principles that shape the
construction of knowledge across different historical paradigms. In
antiquity, knowledge was marked by the primacy of metaphysics over
physics, grounded in the notion of a First Principle as the ultimate cause
of all plurality and diversity an ontologization of knowledge, where
knowing meant tracing phenomena back to their first cause. By contrast,
modern thought abandons essences and first causes, privileging facts and
states of affairs expressed symbolically, most notably through
mathematics. Scientific knowledge thus emerges as quantitative,
privileging the observable and measurable while marginalizing the
subject and cultural representations.

Such a reduction of knowledge to quantification raises critical questions

about the role of subjectivity and cultural frameworks in knowledge
acquisition. This reduction has contributed to a form of mental
colonization, whereby the theoretical schemas of the subject are
subsumed under universalized scientific laws. The transition from
macrophysics to microphysics has not fundamentally altered this
absolutism. For Bachelard, it is reality—mnot reason that bears
contradictions and controversies; science merely translates reality into
rational language. By positing a “scientific noumenon,” Bachelard reveals
how the dominance of a singular rationalism hinders the flourishing of
diverse modes of rationality. Consequently, rational pluralism risks
collapsing into a monologue, reinforcing a Eurocentric logos that asserts
itself by denying alternative forms of thought.

Mental colonization,
Eurocentric logos,
monologue, scientific
noumenon, theoretical
frameworks.

Page |14 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

Introduction

L’¢épistémologie est une étude critique de la connaissance. Elle a pour devoir de mettre en lumicre les
principes, catégories qui participent a la construction de la connaissance. Parce que le procédé est
critique, elle remet en question un absolu qui réduirait la science a un mimétisme. Conséquence, une
analyse historique de la connaissance peut permettre de mettre en lumiére plusieurs approches ou
paradigmes qui ont défini cette science. En la période antique la science est définie par une préséance
métaphysique. Dire une chose c’est remonter a son essence premicre. Ainsi avec Platon et Aristote,
c’est un principe intelligible qui est a la geneése de toute chose. Il prend la forme d’un idéalisme chez
Platon et celui d’un immanentisme chez Aristote. L’on parlera ainsi d’une ontologisation de la
connaissance. En la période moderne, c’est le rapport avec la réalité qui est fondamentale. La
connaissance ne parle plus un langage des essences mais celui de la réalité. Les empiristes mettront un
accent sur le langage symbolique avec une vérité en accord avec la réalité percue. Les rationalistes
mettront un accent sur le langage mathématique. C’est a la question du comment que 1’objectivité
scientifique est appelée a répondre. Conséquence elle se donne le défi de travailler avec des outils
quantitatifs tout en excluant tout ce qui est qualitatif, axiologique, subjectif. La science est
essentiellement mesure. Mais un probléme se pose celui de 1’aptitude qu’a le sujet a affirmer avec
objectivité les propriétés de I’objet. N’y a-t-il pas dans cette démarche une surestimation du potentiel
humain ? La connaissance ne devrait-elle pas prendre en considération cette limite spatio-temporelle
qui définit chaque sujet dans son rapport a I’objet? C’est en effet cela qui conduira Kant a une critique
de la raison pure. La raison a besoin de faculté sensitive dans la construction de la connaissance. Mais
malheureusement, il accorde aux formes rationnelles une préséance qui empéche de prendre en compte
la réalité comme participante de la construction de savoir. Les figures du rationalisme peuvent se
multiplier mais il reste fidele a une logique de 1’Un. Bachelard lui donne d’ailleurs une forme plus
expressive par le concept de noumeéne scientifique. Il y a une vérité, un ordre, il est rationnel. Nous ne
pouvons rien tirer des contradictions et controverses de la réalité. Cette certitude épistémologique
conduit a une négation des autres formes de pensée au profit d’un abstrait posé en modele théorique. 11
y a dont désormais un centre et des copies, des périphéries c’est ce a quoi nous conduit un schéma
théorique qui monopolise la science et fait abstraction de toute autre forme de réalité.

C’est ce schéma théorique qu’il est important de redéfinir si 1’ Afrique veut avoir une place autour des
grandes problématiques du monde. Mais pour cela, nous nous proposons de mettre en lumicre ce
monisme rationnel qui conduit a un cercle vicieux ou I’on a besoin d’un imaginaire créatif et ouvert,
enrichi par les différences propres a chaque sujet, a chaque peuple.

I L’objectivité scientifique

L’acquisition des savoirs est fondamentale pour la vie d’une société. C’est elle qui nous permet de
mieux normer nos agirs en nous détachant de I’opinion. Le mal, nous le commettons par ignorance
affirmait Platon. Il y a une urgence, sortir de la caverne pour la lumiere. C’est par cette lumiére que
nous connaitrons les lois qui organisent et structurent le monde. Cette connaissance nous donnera une
vie épanouie en harmonie avec les €tres qui peuplent I’univers.

Cette connaissance n’est donc pas le propre du sujet pensant puisqu’il n’est qu’une composante limitée
de ce grand écosystéme. Le monde a une organisation plurielle et complexe. Le sujet a pour devoir de
retrouver I’écriture de cette réalit¢ complexe. Les penseurs de l’antiquité Grec se remettent a
I’ontologie. Il y a une connaissance parce qu’il y a un Principe Premier qui est a la genése du monde.

Page |15 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

La connaissance exige une préséance du métaphysique sur le physique. Les modernes par contre s’en
opposeront, ils affirment une connaissance essentiellement positive. Derriére le mur, il n’y a rien. La
connaissance réside en 1’objet et sa mesure nous donne son écriture mathématique.

En la période antique comme moderne, la connaissance n’est pas le propre du sujet ou d’une
représentation culturelle. Il n’y a aucune composante affective dans la construction du savoir, le
principe est un absolu et doit étre atteint. Le scientifique ne fait que mettre en lumiére les lois qui
composent et structurent I’univers. Donnons-nous le devoir de présenter comment 1’exclusion de toute
forme de représentation culturelle et subjective a participé a la construction de la science.

I - Epistémologie et ontologie

Il n’y a de connaissance que parce qu’il y a une cause premiere a cette connaissance. La question de la
connaissance ne répond pas a la question du comment mais a celle du pourquoi. Nous sommes encore
en pleine antiquité Grec, la connaissance a un fondement métaphysique. La préséance du
métaphysique sur le physique donne a 1’ontologie une place de choix dans la compréhension des
principes qui définissent la connaissance. Deux auteurs nous seront utiles dans cette partie : Platon et
Aristote.

1- Platon

Chez Platon, nous avons deux mondes : un monde des Idées, c’est celui des essences et un monde
sensible, c’est celui des faux étres, des pales copies. La théorie de la connaissance chez Platon est
essentiellement liée a la vie de I’ame. Lorsque 1’ame a été jetée dans le corps, il y a eu un oubli des
essences premicres. Connaitre c’est se souvenir. L’exemple du jeune esclave est assez explicite.
Ignorant de tout, il découvre la solution géométrique du probléme de la duplication du carré a 1’aide de
sa simple réflexion, a la suite des questions de Socrate. Pour Socrate, ce n’est pas I’apprentissage qui
lui aurait donné cette connaissance. Son statut d’esclave ne le permet pas (conformément a la typologie
des Ames'). Son 4me a conservé ces vérités et par réminiscence, il restitue avec fidélité ces vérités.

La connaissance réside dans les essences premicres. C’est la tache de I’ame non du corps de parvenir
a elles. L’essence premicre n’est pas le nombre comme le pensait Pythagore. Pour Platon, le nombre
est le principe des choses. L’essence premicere est 1’ldée de Beau, de Bien, de Justice. Les essences
premicres ne sont pas matérielles, la matérialité est le mode d’étre des pales copies, des faux étres. La
mathématique est pour Platon, le pont entre ’univers sensible et I'univers intelligible. C’est par elle
que nous faisons chemin vers les réalités abstraites : Nul n’entre ici s’il n’est géomeétre, écrivait Platon
au fronton de son €cole (I’ Académie).

La connaissance chez Platon respecte une démarche dialectique. Il y a deux mondes nous 1’avons dit.
Le sujet doit quitter des réalités sensibles (monde de la caverne) pour celle Intelligible (monde des
Idées). Le caractere tres abstrait des mathématiques participe a détacher le sujet des fausses réalités
matérielles pour celles des Idées. Platon rejette ainsi les sophistes qui donnent a la connaissance une
composante anthropologique : « ’homme est la mesure de toute chose » affirmait Protagoras. Il y a
une connaissance, elle est immuable, atemporelle, parfaite. La dialectique ascendante permet ainsi de

I Platon parle de 3 types d’dme : une ame en o, c’est celle du philosophe-roi. Elle est animée de pensée et permet ainsi de définir les principes
et normes qui participeront au bien étre du Peuple. I.’dme en argent, c’est le propre du soldat. Il est animé de courage et se doit de protéger la
cité. I.’ame en bronze, c’est le propre de artisan. Il fabrique des outils pour 'usage social. La composante épistémologique est en adéquation
avec celle politique et sociale. Car précisons-le, ’échec dans la vie est lié pour le sujet a une vie en société qui ne soit pas en accord avec son
ame.

Page | 16 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

faire une ascése pour la rencontrer. La difficulté est certes importante puisqu’il faut se détacher de ses
préjugés, de son ignorance. Connaitre ¢’est arriver a un instant de contemplation qui exige aprés une
dialectique ascendante, une dialectique descendante afin de détacher les autres hommes des pales
copies.

Nous avons un tableau récapitulatif de la théorie de la connaissance chez Platon :

OBJETS DE LA | PROCESSUS DE LA | NATURE DE LA | VALEUR DE LA

CONNAISSANCE CONNAISSANCE CONNAISSANCE CONNAISSANCE
Choses sensibles (les | Aisthésis (sensation) Ignorance Faux
ombres de la caverne).
Images-modeles des | Pistis (moyen de | Doxa (opinion) Ni vrai ni faux (incertain)
choses sensibles. persuader, croyance)
Objets mathématiques Dianoia (pensée | Epistéme (science) Vrai
discursive)
Idées Noésis (intellection)
2 - Aristote

Contrairement a 1’idéalisme platonicien, Aristote est un immanentiste. La connaissance réside non en
des formes pures mais en une unité forme-matiére, corps-ame. Le procédé par lequel Aristote
systématise sa théorie de la connaissance est pluriel. Nous pouvons connaitre en passant par les
catégories, les 4 causes et la cohérence du discours (logique).

Les catégories sont des outils théoriques et techniques par lesquels nous retrouvons les vérités ou mieux
le principe mouvement que le Premier Moteur a mis en chaque objet. Connaitre un objet ¢’est d’abord
reconnaitre et affirmer son unité. Une table est une table, une chaise est une chaise. Cette premiere
catégorie est la substance ou encore la quiddité, elle affirme le genre et ’espece de la réalité a définir.
L’homme est un homme. Il est du genre animal et de I’espéce raisonnable. Le lion est un lion, il est du
genre animal et de I’espéce sauvage ou mieux non-raisonnable. Celles-ci posées, toutes les autres
catégories peuvent prendre forme : la quantité, la qualité, la relation, la situation,...

Au coté des catégories, nous pouvons citer entre autre la causalité. Chez Aristote, nous avons quatre
causes : une cause matérielle, une cause formelle, une cause efficiente et une cause finale. Ces quatre
causes constituent le principe mouvement que le Premier Moteur a mis en chaque étre. Ainsi, I’on ne
devient (I’acte) que ce que I’on est en puissance. L’Acte Pur ou Premier Moteur est ce qui meut tout
sans tre mu par rien.

Enfin, nous pouvons citer la logique. La logique joue un rdle trés fondamental dans la théorie de la
connaissance chez Aristote. Un raisonnement est vrai parce qu’il est cohérent c’est-a-dire dénoué de
contradiction. La logique est un discours vrai, il exige une adéquation parfaite entre les prémisses de
départ et la conclusion. Aristote lui a donné le nom de syllogisme. Des figures plurielles peuvent étre
construites pour mettre en lumiere ce grand effort théorique :

Chez Platon comme chez Aristote, I’on ne peut détacher la connaissance de I’objet, de son essence
premiére. Epistémologie et ontologie vont de paire, la connaissance a une attache métaphysique. C’est
ce que targueront a défaire les modernes.

II - Epistémologie et réalité
Il n’y a rien derriére 1’objet. La connaissance ne répond pas a la question du pourquoi mais a celle du
comment. Il y a un changement de paradigme, la science ne parle plus le langage des essences, mais

Page |17 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

celui de la réalité pergue. Deux courants prennent corps, d’un c6té nous avons les empiristes avec toutes
ses dénominations (empirisme logique, positivisme logique, matérialisme). De 1’autre c6té, nous avons
les rationalistes avec toutes ses figures : rationalisme clos (Descartes), rationalisme ouvert (Bachelard),
rationalisme critique (Popper).

1 - L’empirisme

Pour les empiristes, les sens sont premiers dans le processus de connaissance d’un objet. La
connaissance commence par une observation, un contact direct avec I’objet. C’est quand un contact est
fait, qu’un constat est possible, une hypothése peut étre posée. Enfin un travail technique d’analyse est
mis en place pour confirmer ou rejeter ces hypothéses.

Plusieurs auteurs ont participé par leurs travaux a faciliter la compréhension de ce grand courant
épistémologique. Auguste Comte, Carnap, Wittgenstein, Russel. D’aprés Auguste Comte, la marche
de I’esprit humain est définie par trois états : 1’état théologique, 1’état métaphysique et 1’état positif. En
1’état théologique, I’esprit humain dans sa quéte de la connaissance d’objets qui I’entourent est porté
par la nature intime des étres, les causes premicéres et finales. L’esprit humain cherche a expliquer les
phénomeénes naturels par des agents surnaturels. En 1’état métaphysique, 1’explication se fonde sur des
forces naturelles auxquelles on attribue un pouvoir. En 1’état positif, I’esprit ne cherche plus a expliquer
les phénomenes par des causes, il s’arréte aux faits constatables et mesurables.

C’est ce travail théorique qui permet d’arriver a une méthode scientifique marquée par : une
observation — des hypotheses (modele théorique, image) — expérimentations — et enfin une théorie
(vérifiée, confirmée ou rejetée). C’est une démarche inductive qui est défendue. Par une régularité des
faits, I’on parvient a une vérité. Cette vérité est traduite en langage symbolique (logique) qui se doit de
décrire avec précision le fait. En ’empirisme, il y a quelques nuances qui la composent.

a) Le vérificationnisme

Les empiristes en occurrence les théoriciens du cercle de vienne, défendent le vérificationnisme : la
science ne repose que sur les faits observables ou mesurables. C’est par observation que nous arrivons
a des énoncés protocolaires et par correspondance avec la réalité, nous affirmons par cet acte de la
vérification, sa vérité. La vérité réside en la correspondance entre I’affirmation (énoncé procolaire) et
sa réalité factuelle ou matérielle.

b) La confirmabilité

Carnap apporte au vérificationnisme un dépassement. Si un énoncé a été vérifié, une nouvelle
expérience peut finir par fausser cette vérité premicre. Ainsi le vérificationnisme a été amandé par
Carnap. Au vérificationnisme tres statique, il faut lui donner une vitalité et ce par un nouveau concept :
la confirmabilité. Par les degrés de véracité d’un énoncé, la science gagne en assurance et en crédibilité.
Si les empiristes accordent une place de choix aux sens dans la construction du savoir scientifique, les
rationalistes rejettent tout ce qui a trait aux sens.

2 - Les rationalistes

D’apres les rationalistes, la connaissance de 1’objet est connue non par le canal des sens mais par
I’autorité de la seule raison. Pour eux, les sens nous trompent. La connaissance est rendue effective par

Page | 18 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

I’exercice de la raison. C’est par elle que nous comprenons les lois qui composent et structurent
I’univers. La raison a besoin dans cet exercice d’un langage : la mathématique.

Galilée écrivait :

La philosophie est écrite dans un vaste livre constamment ouvert devant nos yeux (je veux dire
I’univers) et on ne peut le comprendre si d’abord on n’apprend a connaitre la langue et les caractéres
dans lesquels il est écrit. Or il est écrit en une mathématique et ses caractéres sont le triangle, le cercle
et autres figures géométriques, sans lesquelles il est humainement impossible de comprendre un mot?.

Précisons le bien, le langage n’est plus verbal, il est mathématique. Or qui parle de mathématique parle
de point (.), de droite (—), de segment (-), de courbe (_), d’addition (+), de soustraction (-), de
multiplication (%), de division (=) et plusieurs autres. Tous ces ¢léments sont fondamentaux pour un
rationaliste car comme le grammairien a besoin des lettres de 1’alphabet afin décrire les faits et mieux
les comprendre, le théoricien des sciences a besoin des outils mathématiques : arithmétique (nombres)
et géométrique (droites). Connaitre ¢’est mesurer, calculer, démontrer et non montrer. Ainsi la rigueur
et la précision dans les calculs permettent aux scientifiques de parvenir aux lois qui composent et
structurent I’univers. (Lois de la physique = Régle de la Nature).

Les rationalistes sont assez pluriels et divers dans leur démarche théorique. Ils sont pour la plus part
déductiviste. Descartes pose la méthode avec un rationalisme que Bachelard qualifie de clos. Bachelard
fait le choix du concept d’approche et affirme un rationalisme ouvert, Karl Raymond Popper s’oppose
a ces rationalismes dogmatiques, il défend un rationalisme critique.

Descartes défend la rigueur et la précision dans les sciences. Il propose ainsi la méthode a la science
en vue de résoudre I’interrogation qu’il pose a I’entame de son ceuvre. Comment bien conduire sa
raison pour découvrir les vérités en les sciences ? La réponse réside en I’application de la méthode. La
méthode a quatre préceptes :

- la reégle de 1’évidence (ne recevoir aucune chose pour vraie que je ne la connusse étre telle.
Eviter la précipitation et la prévention dans les affaires)

- L’analyse (diviser chacune des difficultés en autant de parcelles qu’il se pourrait...)

- La synthese (aller du simple au compliquer)

- Le dénombrement

A la méthode de Descartes, Bachelard défend le concept d’approche. Il n’y a pas une méthode en
science détenue par la mathématique. Chaque discipline est une branche des sciences désormais
autonome : a chacune son objet, son histoire, sa méthode. L’on parle de pluralisme rationnel ou de
rationalisme ouvert. Bachelard par ses travaux permet aux scientifiques d’avoir un nouveau regard sur
la dynamique scientifique La lecture du nouvel esprit scientifique est fondamentale pour y arriver. Dans
La philosophie du non, il développe 1’idée d’obstacles épistémologiques. La recherche de la vérité peut
devenir un obstacle a la science si le scientifique devient trés dogmatique.

Pour Karl Raymond Popper, la science ne réside pas en une accumulation de théorie. Le tout de la
réalité n’est pas positive, observable. Il y a des réalités négatives, métaphysiques. C’est dans notre
aptitude a sortir de dogmes, des certitudes fragiles que nous comprendrons mieux la composante
plurielle de I’univers et les vérités qu’il regorge. Popper défend ainsi le falscificationisme. Une théorie
est vrai non parce qu’elle est démontrable, mais parce qu’elle est éprouvée, ébranlée. Elle résiste a ce

2 Descartes, R., Discours de la méthode, Paris, Nathan, 1981, p. 93.
Page |19 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

processus critique de remise en question. La théorie de la relativité d’Einstein est un dépassement de
la mécanique des lois de Newton mais ne peut remettre en question sa vérité. Par « corroboration », la
théorie de Newton s’impose comme vérité scientifique.

En la période antique comme en celle moderne, ce n’est pas le sujet qui définit la connaissance. La
connaissance réside en 1’objet et son logos est soit ontologique soit positif (perceptif) ou alors
mathématique. Cette exclusion du sujet conduit & une neutralité du savoir scientifique. Mais cette
neutralité est hypothétique puisque 1’objectivité exige un purisme, c’est-a-dire un sujet qui se
débarrasse de toute sa composante affective. Mais est-ce possible de se défaire de toute forme
d’affectivité inhérente au sujet dans sa recherche de la vérité ? Kant par la Critique de la raison pure
corrige le rationalisme abstrait de Descartes, il défend un postulat anthropologique de la connaissance.
Les facultés sensibles auxquelles il accordera une place de choix permettront-elles d’ouvrir la voie a
un rationalisme pluriel?

II La négation de toute forme de représentation anthropologique et culturel en le construit
rationnel

Peut-on dépouiller ’homme de toute sa composante affective pour ne laisser transparaitre que les
principes qui sont propres a 1’objet ? Telle est 1’'une des grandes problématiques de la science
d’aujourd’hui. L’objectivité scientifique peut-elle au nom de la certitude a atteindre gommer la
composante affective du sujet ? Cette composante affective est pour nous essentielle car elle traduit les
impressions sensibles et les représentations culturelles propres a chaque peuple. Or sans cette premicre
maticre (divers sensible), il est difficile d’arriver par un traitement logique (forme) a la connaissance.
Mais est-ce que cet apport des facultés sensitives permettra de redéfinir le schéma théorique du
formalisme rationnel ?

1- Le criticisme kantien, une anthropologie de la connaissance ?

En faisant du sujet pensant une res cogitans, Descartes donne a I’homme des attributs de Dieu. Ainsi
par innéisme, ’homme est porteur des vérités qu’il pourra mettre en exergue grace a la rigueur et
précision propre au langage mathématique. Ce statut privilégié de I’homme a des conséquences sur le
logos du monde. L’homme est postulé au rang d’héritier de ce monde, il se doit donc de devenir reprend
Descartes « comme maitre et possesseur de la nature ». Il est le seul étre doué de raison, « je suis une
substance dont la nature est de pensée ». Il a dont pour devoir de connaitre les lois qui structurent et
organisent I’univers afin de veiller a préserver son équilibre et harmonie. Les lois parlent un langage
mathématique non humain. Elles sont transcendantes et s’imposent a I’homme. Mais pour Kant, ce
rationalisme est pure, il est plus proche d’une vérité métaphysique et par ricochet loin de celle
scientifique. Conséquence, il faut sortir des apories de la raison pure en accordant une place de choix
a une composante humaine, a savoir la sensibilit¢ dans ce processus de construction du savoir
scientifique.

Kant prend en considération les aptitudes qu’a le sujet dans la construction du savoir. La chose en soi
n’est pas de notre ressort. L’objectivité n’est pas une donnée mais un processus constructif. Ce
processus exige deux caractéristiques inhérentes au sujet. La premicre est le pouvoir de recevoir les
représentations (sensibilité). Nous ne pouvons connaitre détaché de nos aptitudes a connaitre. La
capacité de recevoir (réceptivité) des représentations grace a la manieére dont nous sommes affectés par

Page |20 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

les objets se nomme la sensibilité. C'est par les sensibilités que les objets nous sont donnés ; c’est la
premicre matiere.

Les impressions des sens nous fournissent, en effet, la premicre occasion de déployer a leur sujet toute

notre faculté de connaissance et de constituer I’expérience, qui renferme deux éléments trés différents :
une matiére de connaissance fournie par les sens et une certaine forme servant a ordonner cette matiere
et venant de la source intérieure de I’intuition et de la pensée pure, qui ne sont mises en exergue et ne
produisent des concepts qu’a I’occasion de la premiére’.
Or il n’y a pas d’impression sensible sans intuition sensible ou forme du phénomeéne. La forme ici est
désignée par I’espace et le temps définis comme les cadre a priori de la sensibilité. Sans la forme du
phénomene, il n’y a pas de phénomeéne, pas d’objet a penser. La sensibilité est donc réceptivité des
impressions sensibles dans un espace et dans un temps. Hors de ce conditionnement, la connaissance
est impossible. Sans espace et temps, le phénoméne tombe dans une indétermination profonde ou le
physique et la métaphysique s’entremélent. Dans un univers pareil, la connaissance est difficile puisque
la saisie de 1’objet est problématique. L’esthétique transcendantale a donc pour devoir de poser une
forme du phénomeéne afin que les sens puissent sans grande difficulté saisir 1’objet par la sensibilité
pour qu’il soit pensé ultérieurement par 1’entendement.

Car comme ce n’est qu’au moyen de ces formes pures de la sensibilité qu’un objet peut nous apparaitre,
c’est-a-dire étre un objet (Object) de I’intuition empirique, I’espace et le temps sont des intuitions pures
qui contiennent a priori la condition de possibilité des objets comme phénomenes et la synthése qu’on
y fait (die Synthesis in denselben) a une valeur objective.*

La valeur objective du phénomeéne dans le processus de production de la connaissance est rendue
possible nous 1’avons dit par la forme du phénoméne. Mais ce n’est qu’un point de départ lui aussi
fondamental pour 1’acquisition de I’objet (un divers sensible). C’est a partir de cette forme du
phénomeéne qu’une réflexion peut étre faite afin de parvenir a la connaissance de cet objet. La synthese
empirique ne peut a elle seule nous conduire a la connaissance, elle est insuffisante. Elle a besoin d’étre
secondé conformément a 1’approche kantienne de la connaissance « ... deux conditions qui rendent
seules possible la connaissance d’un objet : la premiere, 1’intuition par laquelle est donné cet objet,
mais seulement comme phénomene ; secondement le concept par lequel est pensé un objet qui
correspond a cette intuition ».°> La seconde condition de possibilité de la connaissance est le concept.

Connaitre c’est penser par concepts. Ainsi la premiére nous donne le divers sensible, la seconde nous
donne le concept. Ces deux matieres sont conditionnées dans leur formation par deux facultés.

Si nous appelons sensibilité la réceptivité de notre esprit (gemuths), le pouvoir qu’il a de recevoir des
représentations en tant qu’il est affecté d’une maniere quelconque, nous devrons en revanche nommer
entendement le pouvoir de produire nous-mémes des représentations ou la spontanéité¢ de la
connaissance®.

Le pouvoir de produire des représentations obéit a des catégories universelles, propre a I’espece
humaine. Il n’y a pas de connaissance sans un traitement logique du divers sensible. Ainsi par des
catégories : quantité, qualité, modalité, relation, la matic¢re tirée de la phénoménalité recoit son
traitement logique pour se poser en connaissance. Connaitre disait Kant c’est lier. La liaison existe

3 Kant, E., Critique de la Raison pure, 11édition, traduit de P'allemand par A. Temesaygues et B. Pacaud, Paris, Quadriche P.U.F, 1986 P. 101.
4 Ibid., p.103

5 Ibid., p.1004-15

6 Ibid., p. 76

Page |21 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

entre un sujet et un prédicat. Est-ce un jugement universel, particulier ou alors singulier (quantité), ou
alors affirmatif, négatif, indéfini (qualité¢), ou encore problématique, assertorique, apodictique
(modalité), ou enfin hypothétique disjonctif, catégorique (relation) ?

Tableau récapitulatif du traitement logique des propositions

Catégories de | Quantité Qualité Relation Modalité
I’entendement

Traitement Universel Affirmatif Catégorique Apodictique
logiques des | Particulier Négatif Disjonctive Assertorique
propositions Singulier Indéfini Hypothétique Problématique

Ce traitement logique permet de parvenir a des vérités puisque nous sommes tous porteur des mémes
aptitudes de réception et de traitement logique des jugements (aperception). S’il a un caractére
universel chez Kant, la composante culturelle ne devrait-elle pas s’enrichir des différences afin de
conduire a un rationalisme pluriel ? La logique transcendantale de Kant n’est pas au service de la
composante matérielle ou encore culturelle, elle affirme une forme qui a une préséance sur la matiére.
Conséquence, le rationalisme kantien demeure un rationalisme abstrait. Bien qu’il accorde une place
aux impressions sensibles, celles-ci sont soumises a un a priori rationnel qui définit le traitement
logique a suivre. La critique du rationalisme cartésien n’ouvre dont pas la pensée a un pluralisme
rationnel. Est-ce que celui de Bachelard nous le permettra ?

2- Le pluralisme rationnel ; un monologue réflexif

La dynamique scientifique fait face a plusieurs controverses et contradictions, celles-ci sont propres a
un changement de réalité. L’on passe de la macrophysique a la microphysique. Les conservateurs
restent tenaces dans les principes et catégories qui doivent guider la science. Le philosophe Roumain
Stéphane Lupasco affirme la contradiction comme le mobile fondamental qui meut toute réalité y
compris les sciences. Mais cette thése est rejetée par les fondamentalistes qui affirment un caractere
universel a la science. Il n’y a pas deux sciences, il n’y a qu’une seule. Elle se doit d’assurer par le
langage mathématique et symbolique la symétrie entre I’objet et son écriture. La science par son
objectivité traduit les propriétés de la matiere. Bachelard ira jusqu’affirmer un noumene scientifique.
Or derriére ce noumene scientifique, il y a une volonté de controle de la dynamique scientifique et un
refus pour toute autre forme de représentation de s’en détacher. Le principe du tiers exclu d’ Aristote
est maintenu au sein du logos scientifique. Le principe d’identité réside dans leurs critéres d’objectivité
assuré par la démonstration mathématique, il affirme le vrai et exclu le faux. Le tiers exclu réside en
tout ce qui est contraire : le vrai-faux. Conséquence toute réflexion qui n’est pas en adéquation avec
ces principes est rejetée et traitée de prélogique. C’est malheureusement cette tradition de pensée qui
monopolise la dynamique scientifique et empéche au possible de se nourrir des couleurs et
représentations plurielles et différentes. C’est ce monisme rationnel qui exclut I’ Afrique en traitant sa
pensée de représentation culturelle, de non de science. Permettons-nous de comprendre cette
monopolisation du logos scientifique par le pluralisme rationnel qui n’est qu’un monologue réflexif.

Page |22 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

Chez Bachelard, la science est métaphysiquement inductive. « Le possible est homogeéne a 1’Etre ».”
Conséquence, les contradictions, les controverses sont des composantes de la matiere. C’est pourquoi,
il affirme : « c’est le réel et non la connaissance qui porte la marque de 1’ambiguité ».® Bachelard
travaille a redonner a la science 1’autorité qu’elle a toujours eu. L univers microphysique ouvre la
science a des controverses et contradictions. Heisenberg parlera du principe d’indétermination en
pleine science. N’est pas une absurdité que de parler d’indétermination ou devrait prévaloir la
certitude ? Pour le rationaliste Bachelard, c’est le réel qui porte des controverses non la science. Mais
il est important de quitter d’un rationalisme clos unitaire, pour un rationalisme régional.

Le dilemme est au cceur de la rationalité scientifique. L’ impératif catégorique et normatif qui dictait
antérieurement les sciences n’est plus un idéal substantiel. La réalité n’est plus statique, immuable et
atemporelle (atome), elle est aujourd’hui dynamique, hétérogene et plurielle (quanta). Bachelard fait
d’ailleurs ce constat. « Ce qui nous a frappé de prime abord, c’est que [’unité de la science, si souvent
allégué, ne correspondait jamais a un état stable et qu’il était par conséquent bien dangereux de postuler
une épistémologie unitaire ».” Pour Bachelard, la réalité confuse ou complexe du réel ne tache en rien
la rationalité qui la structure. Il y a un noumeéne scientifique au cceur de la dynamique scientifique. I
est du devoir des théoriciens des sciences de travailler avec les outils mathématiques et techniques afin
de retrouver cette symétrie parfaite qui existe entre 1’écriture de 1’objet et le noumene. « La véritable
phénoménologie scientifique est donc essentiellement une phénoménotechnique. Elle renforce ce qui
transparait derriére ce qui apparait. Elle s’instruit par ce qu’elle construit ».' Ce noumeéne est
essentiellement rationnel, non empirique. Il ne s’agit pas d’un formalisme du type de Descartes mais
d’un rationalisme qui se construit a la croisée des chemins entre des réalités contradictoires sans
toutefois se réduire a cette réalit¢ empirique. Pour Bachelard, « toutefois, le sens du vecteur
épistémologique nous parait bien net. Il va surement du rationnel au réel et non point, a ’inverse de la
réalité au général comme professait tous les philosophes depuis Aristote jusqu’a Bacon. ».!! La
phénoménotechnique nous permet ainsi d’aller au-dela de ce percu contradictoire pour retrouver a
travers les théories matérialisées et outils techniques les lois qui organisent I'univers. Telle est
I’approche théorique de Bachelard qui ouvre la science a sa propre dynamique tout en conservant les
normes traditionnelles. Science et non science ne peuvent faire corps. Mais comment est-il possible de
concilier toutes ces grandes révolutions et ruptures qui bouleversent la dynamique scientifique sans
penser a I’idée d’une post-vérité ? Une vérité qui integre le confus, le vrai-faux, des représentations
comme constituantes fondamentales de notre rapport a la réalité, c’est-a-dire une connaissance
scientifique. La connaissance en s’ouvrant au possible ne devrait-elle pas accorder une place aux
représentations culturelles afin que le travail scientifique soit le lieu de la codification des données ?
Le monisme méthodologique qui guide la dynamique scientifique reste conservatrice et exclu toute
démarche qui soit contraire a ses principes et catégories. Cela est traduit par la réduction des figures de
I’espace en une seule a savoir la pangéométrie.

Il y a au sein de la pensée de Gaston Bachelard, une approche totalisatrice de la connaissance qui
empéeche de saisir les nuances et distances qui pourraient exister entre les phénomenes scientifiques.

"Dominique, Lecourt, Bachelard- E:pm‘e'molagz'e, Paris, 3¢me édition, P.U.F, (1980). p.60.

8 Tbid., p. 55.
9 Tbid., p.18.
10 Thid., p. 17.
11 Thid,, p. 8.

Page |23 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

Cela est di a la préséance du rationnel sur le réel. Ainsi, quelqu’en soit la qualité et la bizarrerie du
nouveau phénomene, il faudra travailler a le trier, I’épurer, afin de retrouver le rationnel dans ce donné
hétérogeéne. C’est dire en d’autres termes que, bien que nous soyons dans une réalit¢ dynamique, la
science ne peut se soumettre aux aléas de ’existence, c’est a eux de se conformer aux régles et normes
qui définissent et structurent la dynamique scientifique. Nous pouvons déja affirmer qu’il serait
difficile avec Bachelard de parler d’une post-vérité bien qu’il se trouve dans une approche innovante.
Pour Bachelard, il est impératif pour tous théoriciens des sciences de travailler a sauvegarder et a
contenir les normes scientifiques. Il doit se refuser de les voir sombrer et s’émietter au nom d’une
nouvelle réalité. La géométrie non-euclidienne en est une. Comme le dit Halsted, « la découverte de la
géométrie non-euclidienne, vers 1830, était inévitable ».!% Elle se pose en s’opposant a la géométrie
euclidienne. La géométrie euclidienne encore appelée géométrie plane a 3dimensions a pendant
plusieurs années assurée et dictée la méthodologie a suivre sur toute question liée a 1’espace. C’est
d’ailleurs sur elle que Kant et Newton ont pu élaborer leurs grands systémes théoriques. Pour Jean
Fresnel, on n’a fait jusqu’au siécle préceédent que de la géométrie euclidienne, si bien que les résultats
accumulés dans ce domaine sont considérables.

La géométrie euclidienne est un ensemble d’axiomes, de postulats, sur les essences et figures
géométriques. Elle se donne ainsi un devoir de définir les éléments fondamentaux de sa géométrie. Elle
affirme : - Le point est ce qui n’a pas de partie. - Une ligne est une longueur sans largeur. - Les
extrémités d’une ligne sont des points. Quant ’aux droites le postulat qui nous intéresse est : « par un
point situé¢ hors d’une droite, on ne peut faire passer qu’une seule parall¢le a cette droite. » Ce postulat
est vrai pour un espace rectiligne et uniforme. Que se passe-t-il si I’on abandonne, si 1’on modifie le
postulat des paralleles s’interroge Saccheri et Lambert. C’est cette tentative qui donne lieu a la
géométrie non euclidienne : la somme des angles intérieurs a un triangle n’est pas toujours égal a deux
droits :180°.

La géométrie non-euclidienne est une nouvelle définition de [’espace. L’espace n’est plus
essentiellement rectiligne, il est elliptique, hyperbolique, curviligne. Cette nouvelle réalité¢ bouleverse
profondément la stabilité¢ des sciences qui entrent en crise de fondement. Mais pour Bachelard, la
géométrie non-euclidienne est une écriture différentielle de la grande réalité pangéométrique. La
géométrie non-euclidienne ne s’oppose donc pas a la premicre, elle s’additionne a la premiere et la
complete. « Or ce résumé épistémologique parait bien vite manquer de fidélité quand on parcourt la
Pangéométrie de 1855. En effet, non seulement on s’apercoit que la contradiction ne survient pas, mais
encore on ne tarde pas a se sentir devant une déduction ouverte ».!* La science ne peut donc plus
demeurée fixiste, fermée sur elle-méme. Elle se doit de s ouvrir, d’entrer en dialogue avec sa réalité
matérielle. I est donc important que la mathématique travaille a assurer ordre et cohérence déductive.
C’est a elle de saisir le phénomene de le traiter, trier, épurer de toute ambiguité afin de I’intégrer comme
théorie scientifique. La polémique sur la géométrie non-euclidienne est plus une question de
généralisation et d’ouverture des sciences que de contradiction et d’opposition. La pangéométrie reste
et demeure vigilante dans la construction des vérités scientifiques.

Une équation différentielle s’obtient en éliminant les constantes arbitraires ; son intégrale générale
condense toutes les possibilités ; la pangéométrie élimine toutes les suppositions arbitraires, ou plutdt
les neutralise par le seul fait qu’elle tente de donner un tableau systématique de toutes les suppositions.

12 Tbid., p.18.
13 Thid., p. 29.

Page |24 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

Elle procede d’une pensée complémentaire. On donnera a la géométrie non-euclidienne, une place dans
ce grand ensemble, comme un cas particulier'*.

La complémentarité défendue par Bachelard est au service d’un monisme rationnel. La science ne peut
faire avec des contradictions, des représentations culturelles plurielles et différentes. Elle obéit a des
principes qui réduisent les figures plurielles de la réalité en I’Un, traduit en le noumeéne scientifique
chez Bachelard. Il y a donc un tri sélectif a faire pour évacuer les parasites, la composante ambigiie et
hétérogene du purisme scientifique. Cette démarche scientifique a le défaut de réduire le possible
rationnel a I’Un et par conséquent, elle fait de la science un monologue avec pour tache de purifier le
réel. Une telle définition du logos centriste de la science ne peut permettre une éclosion des possibles
rationnels. C’est malheureusement a ce scheme théorique que I’ Afrique est tenue. La marche vers une
affirmation de notre identité scientifique, ce par une codification de nos représentations culturelles est
une exigence aussi bien épistémologique que politique.

Conclusion

La science est dynamique et fonciérement dépendante d’ un imaginaire qui s’accroche a un rationalisme
pluriel. Il revient ainsi a chaque sujet, a chaque peuple d’apporter du sien dans la connaissance des lois
qui organisent et structurent I’univers. Mais cette démarche plurielle et ouverte est rejetée au profit de
schémes principiels et universels qui définiraient ce qu’est la science, en opposition a ce qu’elle n’est
pas. Conséquence, tout autre rapport au monde qui conduirait a une connaissance nouvelle par une
codification langagicre de celle-ci est rejetée. Le logos européen s’octroie toutes les formes de
rationalité et fait des autres peuples : des périphéries, des copies d’un modele centriste dont ils sont
porteurs. Ce rationalisme redéfini notre rapport au monde et nous fait perdre notre identité. Cette
colonisation est a plusieurs niveaux : politique, économique, spirituelle intellectuel. Nous nous sommes
donnés le devoir de mettre en lumiére ce monologue réflexif pour comprendre comment la
connaissance a été construire afin de trouver des voies et moyens pour un nouveau fondement, une
science qui s’attacherait a des représentations culturelles. C’est malheureusement ce rationalisme trés
abstrait qui construit encore notre entendement. Il est impératif de s’en détacher en mettant un accent
sur une pensée en adéquation avec notre réalité, nos représentations. L’effort est certes épistémologique
mais son exécution est politique.

References
1. Aristote.,- Organon, I catégories, 11 de I’interprétation, traduction nouvelle et note par J. tricot,

Paris, J. Vrin, 1977, 168 pages.

2. L’analytique, Paris, P.U.F, 1968, 228 pages.

Bachelard, Gaston., - Le nouvel esprit scientifique, Paris, Quadrige/ P.U.F, 1987, 190 pages.

4. (1987). La philosophie du non — Essai d’une philosophie du nouvel esprit scientifique, Paris,
P.U.F, 1966, 147 pages.

5. Descartes, René., Discours de la méthode, Paris, Nathan, 1981, 111 pages.

6. Dominique, Lecourt., Bachelard- Epistémologie, Paris, 3™ édition, P.U.F, 1980, 217 pages.

7. Kant, Emmanuel., Critique de la Raison pure, 11édition, traduit de I’allemand par A. Temesaygues
et B. Pacaud, Paris, Quadriche P.U.F, 1986, 584 pages.

(98]

14 Ibid., p. 31.
Page |25 www.americanjournal.org



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences
Volume 44 January - 2026

8. Léna, Soler., Introduction a 1’épistémologie, Paris, Ellipses, 2000, 240 pages.

9. Platon., Charmide. Ou sur la sagesse. Genre probatoire, trad. Alfred Croiset, artyuiop, Quebec,
version numérique du Soctobre 2015, 51 pages.

10. Popper, Karl., La logique de la découverte scientifique, Paris, Payot, 1982, 480 pages.

11. Rudolf, Carnap., Les fondements philosophiques de la physique, Paris, Armand Colin, 1973.

Page |26 www.americanjournal.org



