
 

American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
ISSN (E): 2832-8019                    Volume 44, | January - 2026                     

 

P a g e  | 14  www.americanjournal.org 

  

RATIONAL PLURALISM, A EUROPEAN-CENTRIC MONOLOGUE 

Badang Ayangma Martin Luther King  

Docteur en philosophie spécialité logique et épistémologie  

Chargé de Cours à l’École Normale Supérieur de Bertoua-Cameroun                        

Lutherking.badang@gmail.com/ Tel : 698709792                                                  

 

ABSTRACT KEYWORDS 

Knowledge is understood as a process through which the subject 

apprehends reality. It requires logical principles such as coherence, along 

with rigor and precision, in order to attain a scientific character. Yet, in 

the pursuit of objectivity, the subject has often been eclipsed in favor of 

the object alone. Science, essentially quantitative, excludes subjective 

representations and instead seeks to uncover the laws that govern 

structures and organization. 

This study explores the determinants and principles that shape the 

construction of knowledge across different historical paradigms. In 

antiquity, knowledge was marked by the primacy of metaphysics over 

physics, grounded in the notion of a First Principle as the ultimate cause 

of all plurality and diversity an ontologization of knowledge, where 

knowing meant tracing phenomena back to their first cause. By contrast, 

modern thought abandons essences and first causes, privileging facts and 

states of affairs expressed symbolically, most notably through 

mathematics. Scientific knowledge thus emerges as quantitative, 

privileging the observable and measurable while marginalizing the 

subject and cultural representations. 

Such a reduction of knowledge to quantification raises critical questions 

about the role of subjectivity and cultural frameworks in knowledge 

acquisition. This reduction has contributed to a form of mental 

colonization, whereby the theoretical schemas of the subject are 

subsumed under universalized scientific laws. The transition from 

macrophysics to microphysics has not fundamentally altered this 

absolutism. For Bachelard, it is reality—not reason that bears 

contradictions and controversies; science merely translates reality into 

rational language. By positing a “scientific noumenon,” Bachelard reveals 

how the dominance of a singular rationalism hinders the flourishing of 

diverse modes of rationality. Consequently, rational pluralism risks 

collapsing into a monologue, reinforcing a Eurocentric logos that asserts 

itself by denying alternative forms of thought. 

 

Mental  colonization, 

Eurocentric logos, 

monologue, scientific 

noumenon, theoretical 

frameworks. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 15  www.americanjournal.org 
 

Introduction 

L’épistémologie est une étude critique de la connaissance. Elle a pour devoir de mettre en lumière les 

principes, catégories qui participent à la construction de la connaissance. Parce que le procédé est 

critique, elle remet en question un absolu qui réduirait la science à un mimétisme. Conséquence, une 

analyse historique de la connaissance peut permettre de mettre en lumière plusieurs approches ou 

paradigmes qui ont défini cette science. En la période antique la science est définie par une préséance 

métaphysique. Dire une chose c’est remonter à son essence première. Ainsi avec Platon et Aristote, 

c’est un principe intelligible qui est à la genèse de toute chose. Il prend la forme d’un idéalisme chez 

Platon et celui d’un immanentisme chez Aristote. L’on parlera ainsi d’une ontologisation de la 

connaissance. En la période moderne, c’est le rapport avec la réalité qui est fondamentale. La 

connaissance ne parle plus un langage des essences mais celui de la réalité. Les empiristes mettront un 

accent sur le langage symbolique avec une vérité en accord avec la réalité perçue. Les rationalistes 

mettront un accent sur le langage mathématique. C’est à la question du comment que l’objectivité 

scientifique est appelée à répondre. Conséquence elle se donne le défi de travailler avec des outils 

quantitatifs tout en excluant tout ce qui est qualitatif, axiologique, subjectif. La science est 

essentiellement mesure. Mais un problème se pose celui de l’aptitude qu’a le sujet à affirmer avec 

objectivité les propriétés de l’objet. N’y a-t-il pas dans cette démarche une surestimation du potentiel 

humain ? La connaissance ne devrait-elle pas prendre en considération cette limite spatio-temporelle 

qui définit chaque sujet dans son rapport à l’objet? C’est en effet cela qui conduira Kant à une critique 

de la raison pure. La raison a besoin de faculté sensitive dans la construction de la connaissance. Mais 

malheureusement, il accorde aux formes rationnelles une préséance qui empêche de prendre en compte 

la réalité comme participante de la construction de savoir. Les figures du rationalisme peuvent se 

multiplier mais il reste fidèle à une logique de l’Un. Bachelard lui donne d’ailleurs une forme plus 

expressive par le concept de noumène scientifique. Il y a une vérité, un ordre, il est rationnel. Nous ne 

pouvons rien tirer des contradictions et controverses de la réalité. Cette certitude épistémologique 

conduit à une négation des autres formes de pensée au profit d’un abstrait posé en modèle théorique. Il 

y a dont désormais un centre et des copies, des périphéries c’est ce à quoi nous conduit un schéma 

théorique qui monopolise la science et fait abstraction de toute autre forme de réalité.   

C’est ce schéma théorique qu’il est important de redéfinir si l’Afrique veut avoir une place autour des 

grandes problématiques du monde. Mais pour cela, nous nous proposons de mettre en lumière ce 

monisme rationnel qui conduit à un cercle vicieux où l’on a besoin d’un imaginaire créatif et ouvert, 

enrichi par les différences propres à chaque sujet, à chaque peuple.  

 

I L’objectivité scientifique 

L’acquisition des savoirs est fondamentale pour la vie d’une société. C’est elle qui nous permet de 

mieux normer nos agirs en nous détachant de l’opinion. Le mal, nous le commettons par ignorance 

affirmait Platon. Il y a une urgence, sortir de la caverne pour la lumière. C’est par cette lumière que 

nous connaitrons les lois qui organisent et structurent le monde. Cette connaissance nous donnera une 

vie épanouie en harmonie avec les êtres qui peuplent l’univers.  

Cette connaissance n’est donc pas le propre du sujet pensant puisqu’il n’est qu’une composante limitée 

de ce grand écosystème. Le monde a une organisation plurielle et complexe. Le sujet a pour devoir de 

retrouver l’écriture de cette réalité complexe. Les penseurs de l’antiquité Grec se remettent à 

l’ontologie. Il y a une connaissance parce qu’il y a un Principe Premier qui est à la genèse du monde. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 16  www.americanjournal.org 
 

La connaissance exige une préséance du métaphysique sur le physique. Les modernes par contre s’en 

opposeront, ils affirment une connaissance essentiellement positive. Derrière le mur, il n’y a rien. La 

connaissance réside en l’objet et sa mesure nous donne son écriture mathématique.  

En la période antique comme moderne, la connaissance n’est pas le propre du sujet ou d’une 

représentation culturelle. Il n’y a aucune composante affective dans la construction du savoir, le 

principe est un absolu et doit être atteint. Le scientifique ne fait que mettre en lumière les lois qui 

composent et structurent l’univers. Donnons-nous le devoir de présenter comment l’exclusion de toute 

forme de représentation culturelle et subjective a participé à la construction de la science.  

 

I - Épistémologie et ontologie 

Il n’y a de connaissance que parce qu’il y a une cause première à cette connaissance. La question de la 

connaissance ne répond pas à la question du comment mais à celle du pourquoi. Nous sommes encore 

en pleine antiquité Grec, la connaissance à un fondement métaphysique.  La préséance du 

métaphysique sur le physique donne à l’ontologie une place de choix dans la compréhension des 

principes qui définissent la connaissance. Deux auteurs nous seront utiles dans cette partie : Platon et 

Aristote. 

 

1- Platon 

Chez Platon, nous avons deux mondes : un monde des Idées, c’est celui des essences et un monde 

sensible, c’est celui des faux êtres, des pâles copies. La théorie de la connaissance chez Platon est 

essentiellement liée à la vie de l’âme. Lorsque l’âme a été jetée dans le corps, il y a eu un oubli des 

essences premières. Connaitre c’est se souvenir. L’exemple du jeune esclave est assez explicite. 

Ignorant de tout, il découvre la solution géométrique du problème de la duplication du carré à l’aide de 

sa simple réflexion, à la suite des questions de Socrate. Pour Socrate, ce n’est pas l’apprentissage qui 

lui aurait donné cette connaissance. Son statut d’esclave ne le permet pas (conformément à la typologie 

des âmes1). Son âme a conservé ces vérités et par réminiscence, il restitue avec fidélité ces vérités. 

La connaissance réside dans les essences premières. C’est la tâche de l’âme non du corps de parvenir 

à elles. L’essence première n’est pas le nombre comme le pensait Pythagore. Pour Platon, le nombre 

est le principe des choses. L’essence première est l’Idée de Beau, de Bien, de Justice. Les essences 

premières ne sont pas matérielles, la matérialité est le mode d’être des pâles copies, des faux êtres. La 

mathématique est pour Platon, le pont entre l’univers sensible et l’univers intelligible. C’est par elle 

que nous faisons chemin vers les réalités abstraites : Nul n’entre ici s’il n’est géomètre, écrivait Platon 

au fronton de son école (l’Académie). 

La connaissance chez Platon respecte une démarche dialectique. Il y a deux mondes nous l’avons dit. 

Le sujet doit quitter des réalités sensibles (monde de la caverne) pour celle Intelligible (monde des 

Idées). Le caractère très abstrait des mathématiques participe à détacher le sujet des fausses réalités 

matérielles pour celles des Idées. Platon rejette ainsi les sophistes qui donnent à la connaissance une 

composante anthropologique : « l’homme est la mesure de toute chose » affirmait Protagoras. Il y a 

une connaissance, elle est immuable, atemporelle, parfaite. La dialectique ascendante permet ainsi de 

 
1 Platon parle de 3 types d’âme : une âme en or, c’est celle du philosophe-roi. Elle est animée de pensée et permet ainsi de définir les principes 
et normes qui participeront au bien être du Peuple. L’âme en argent, c’est le propre du soldat. Il est animé de courage et se doit de protéger la 
cité. L’âme en bronze, c’est le propre de l’artisan. Il fabrique des outils pour l’usage social.  La composante épistémologique est en adéquation 
avec celle politique et sociale.  Car précisons-le, l’échec dans la vie est lié pour le sujet a une vie en société qui ne soit pas en  accord avec son 
âme. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 17  www.americanjournal.org 
 

faire une ascèse pour la rencontrer. La difficulté est certes importante puisqu’il faut se détacher de ses 

préjugés, de son ignorance. Connaitre c’est arriver à un instant de contemplation qui exige après une 

dialectique ascendante, une dialectique descendante afin de détacher les autres hommes des pâles 

copies.   

Nous avons un tableau récapitulatif de la théorie de la connaissance chez Platon : 

OBJETS DE LA 

CONNAISSANCE 

PROCESSUS DE LA 

CONNAISSANCE 

NATURE DE LA 

CONNAISSANCE 

VALEUR DE LA 

CONNAISSANCE 

Choses sensibles (les 

ombres de la caverne). 

Aisthésis (sensation) Ignorance Faux 

Images-modèles des 

choses sensibles. 

Pistis (moyen de 

persuader, croyance) 

Doxa (opinion) Ni vrai ni faux (incertain) 

Objets mathématiques Dianoia (pensée 

discursive) 

Epistémè (science) Vrai 

Idées Noésis (intellection) 

 

2 - Aristote 

Contrairement à l’idéalisme platonicien, Aristote est un immanentiste. La connaissance réside non en 

des formes pures mais en une unité forme-matière, corps-âme. Le procédé par lequel Aristote 

systématise sa théorie de la connaissance est pluriel. Nous pouvons connaitre en passant par les 

catégories, les 4 causes et la cohérence du discours (logique).  

Les catégories sont des outils théoriques et techniques par lesquels nous retrouvons les vérités ou mieux 

le principe mouvement que le Premier Moteur a mis en chaque objet. Connaitre un objet c’est d’abord 

reconnaitre et affirmer son unité. Une table est une table, une chaise est une chaise. Cette première 

catégorie est la substance ou encore la quiddité, elle affirme le genre et l’espèce de la réalité à définir. 

L’homme est un homme. Il est du genre animal et de l’espèce raisonnable. Le lion est un lion, il est du 

genre animal et de l’espèce sauvage ou mieux non-raisonnable. Celles-ci posées, toutes les autres 

catégories peuvent prendre forme : la quantité, la qualité, la relation, la situation,…  

Au côté des catégories, nous pouvons citer entre autre la causalité. Chez Aristote, nous avons quatre 

causes : une cause matérielle, une cause formelle, une cause efficiente et une cause finale. Ces quatre 

causes constituent le principe mouvement que le Premier Moteur a mis en chaque être. Ainsi, l’on ne 

devient (l’acte)  que ce que l’on est en puissance. L’Acte Pur ou Premier Moteur est ce qui meut tout 

sans être mu par rien. 

Enfin, nous pouvons citer la logique. La logique joue un rôle très fondamental dans la théorie de la 

connaissance chez Aristote. Un raisonnement est vrai parce qu’il est cohérent c’est-à-dire dénoué de 

contradiction. La logique est un discours vrai, il exige une adéquation parfaite entre les prémisses de 

départ et la conclusion. Aristote lui a donné le nom de syllogisme. Des figures plurielles peuvent être 

construites pour mettre en lumière ce grand effort théorique :  

Chez Platon comme chez Aristote, l’on ne peut détacher la connaissance de l’objet, de son essence 

première. Épistémologie et ontologie vont de paire, la connaissance a une attache métaphysique. C’est 

ce que targueront à défaire les modernes. 

 

II - Épistémologie et réalité 

Il n’y a rien derrière l’objet. La connaissance ne répond pas à la question du pourquoi mais à celle du 

comment. Il y a un changement de paradigme, la science ne parle plus le langage des essences, mais 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 18  www.americanjournal.org 
 

celui de la réalité perçue. Deux courants prennent corps, d’un côté nous avons les empiristes avec toutes 

ses dénominations (empirisme logique, positivisme logique, matérialisme). De l’autre côté, nous avons 

les rationalistes avec toutes ses figures : rationalisme clos (Descartes), rationalisme ouvert (Bachelard), 

rationalisme critique (Popper).  

 

1 - L’empirisme 

Pour les empiristes, les sens sont premiers dans le processus de connaissance d’un objet. La 

connaissance commence par une observation, un contact direct avec l’objet. C’est quand un contact est 

fait, qu’un constat est possible, une hypothèse peut être posée. Enfin un travail technique d’analyse est 

mis en place pour confirmer ou rejeter ces hypothèses.    

 Plusieurs auteurs ont participé par leurs travaux à faciliter la compréhension de ce grand courant 

épistémologique. Auguste Comte, Carnap, Wittgenstein, Russel. D’après Auguste Comte, la marche 

de l’esprit humain est définie par trois états : l’état théologique, l’état métaphysique et l’état positif. En 

l’état théologique, l’esprit humain dans sa quête de la connaissance d’objets qui l’entourent est porté 

par la nature intime des êtres, les causes premières et finales. L’esprit humain cherche à expliquer les 

phénomènes naturels par des agents surnaturels. En l’état métaphysique, l’explication se fonde sur des 

forces naturelles auxquelles on attribue un pouvoir. En l’état positif, l’esprit ne cherche plus à expliquer 

les phénomènes par des causes, il s’arrête aux faits constatables et mesurables.  

C’est ce travail théorique qui permet d’arriver à une méthode scientifique marquée par : une 

observation – des hypothèses (modèle théorique, image) – expérimentations –  et enfin une théorie 

(vérifiée, confirmée ou rejetée). C’est une démarche inductive qui est défendue. Par une régularité des 

faits, l’on parvient à une vérité. Cette vérité est traduite en langage symbolique (logique) qui se doit de 

décrire avec précision le fait. En l’empirisme, il y a quelques nuances qui la composent. 

 

a) Le vérificationnisme 

Les empiristes en occurrence les théoriciens du cercle de vienne, défendent le vérificationnisme : la 

science ne repose que sur les faits observables ou mesurables. C’est par observation que nous arrivons 

à des énoncés protocolaires et par correspondance avec la réalité, nous affirmons par cet acte de la 

vérification, sa vérité. La vérité réside en la correspondance entre l’affirmation (énoncé procolaire) et 

sa réalité factuelle ou matérielle.  

 

b) La confirmabilité 

Carnap apporte au vérificationnisme un dépassement. Si un énoncé a été vérifié, une nouvelle 

expérience peut finir par fausser cette vérité première. Ainsi le vérificationnisme a été amandé par 

Carnap. Au vérificationnisme très statique, il faut lui donner une vitalité et ce par un nouveau concept : 

la confirmabilité. Par les degrés de véracité d’un énoncé, la science gagne en assurance et en crédibilité. 

Si les empiristes accordent une place de choix aux sens dans la construction du savoir scientifique, les 

rationalistes rejettent tout ce qui a trait aux sens. 

 

2 - Les rationalistes 

D’après les rationalistes, la connaissance de l’objet est connue non par le canal des sens mais par 

l’autorité de la seule raison. Pour eux, les sens nous trompent. La connaissance est rendue effective par 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 19  www.americanjournal.org 
 

l’exercice de la raison. C’est par elle que nous comprenons les lois qui composent et structurent 

l’univers. La raison a besoin dans cet exercice d’un langage : la mathématique. 

 

Galilée écrivait :  

La philosophie est écrite dans un vaste livre constamment ouvert devant nos yeux (je veux dire 

l’univers) et on ne peut le comprendre si d’abord on n’apprend à connaitre la langue et les caractères 

dans lesquels il est écrit. Or il est écrit en une mathématique et ses caractères sont le triangle, le cercle 

et autres figures géométriques, sans lesquelles il est humainement impossible de comprendre un mot2. 

 Précisons le bien, le langage n’est plus verbal, il est mathématique. Or qui parle de mathématique parle 

de point (.), de droite (−−), de segment (-), de courbe (˷), d’addition (+), de soustraction (-), de 

multiplication (×), de division (÷) et plusieurs autres. Tous ces éléments sont fondamentaux pour un 

rationaliste car comme le grammairien a besoin des lettres de l’alphabet afin décrire les faits et mieux 

les comprendre, le théoricien des sciences a besoin des outils mathématiques : arithmétique (nombres) 

et géométrique (droites). Connaitre c’est mesurer, calculer, démontrer et non montrer. Ainsi la rigueur 

et la précision dans les calculs permettent aux scientifiques de parvenir aux lois qui composent et 

structurent l’univers. (Lois de la physique = Règle de la Nature). 

Les rationalistes sont assez pluriels et divers dans leur démarche théorique. Ils sont pour la plus part 

déductiviste. Descartes pose la méthode avec un rationalisme que Bachelard qualifie de clos. Bachelard 

fait le choix du concept d’approche et affirme un rationalisme ouvert, Karl Raymond Popper s’oppose 

à ces rationalismes dogmatiques, il défend un rationalisme critique.  

Descartes défend la rigueur et la précision dans les sciences. Il propose ainsi la méthode à la science 

en vue de résoudre l’interrogation qu’il pose à l’entame de son œuvre. Comment bien conduire sa 

raison pour découvrir les vérités en les sciences ? La réponse réside en l’application de la méthode. La 

méthode a quatre préceptes :  

- la règle de l’évidence (ne recevoir aucune chose pour vraie que je ne la connusse être telle. 

Éviter la précipitation et la prévention dans les affaires) 

- L’analyse (diviser chacune des difficultés en autant de parcelles qu’il se pourrait…) 

- La synthèse (aller du simple au compliquer) 

- Le dénombrement  

À la méthode de Descartes, Bachelard défend le concept d’approche. Il n’y a pas une méthode en 

science détenue par la mathématique. Chaque discipline est une branche des sciences désormais 

autonome : à chacune son objet, son histoire, sa méthode. L’on parle de pluralisme rationnel ou de 

rationalisme ouvert. Bachelard par ses travaux permet aux scientifiques d’avoir un nouveau regard sur 

la dynamique scientifique La lecture du nouvel esprit scientifique est fondamentale pour y arriver. Dans 

La philosophie du non, il développe l’idée d’obstacles épistémologiques. La recherche de la vérité peut 

devenir un obstacle à la science si le scientifique devient très dogmatique. 

  Pour Karl Raymond Popper, la science ne réside pas en une accumulation de théorie. Le tout de la 

réalité n’est pas positive, observable. Il y a des réalités négatives, métaphysiques. C’est dans notre 

aptitude à sortir de dogmes, des certitudes fragiles que nous comprendrons mieux la composante 

plurielle de l’univers et les vérités qu’il regorge. Popper défend ainsi le falscificationisme. Une théorie 

est vrai non parce qu’elle est démontrable, mais parce qu’elle est éprouvée, ébranlée. Elle résiste à ce 

 
2 Descartes, R., Discours de la méthode, Paris, Nathan, 1981, p. 93. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 20  www.americanjournal.org 
 

processus critique de remise en question. La théorie de la relativité d’Einstein est un dépassement de 

la mécanique des lois de Newton mais ne peut remettre en question sa vérité. Par « corroboration », la 

théorie de Newton s’impose comme vérité scientifique.    

En la période antique comme en celle moderne, ce n’est pas le sujet qui définit la connaissance. La 

connaissance réside en l’objet et son logos est soit ontologique soit positif (perceptif) ou alors 

mathématique. Cette exclusion du sujet conduit à une neutralité du savoir scientifique. Mais cette 

neutralité est hypothétique puisque l’objectivité exige un purisme, c’est-à-dire un sujet qui se 

débarrasse de toute sa composante affective. Mais est-ce possible de se défaire de toute forme 

d’affectivité inhérente au  sujet dans sa recherche  de la vérité ? Kant par la Critique de la raison pure 

corrige le rationalisme abstrait de Descartes, il défend un postulat anthropologique de la connaissance. 

Les facultés sensibles auxquelles il accordera une place de choix permettront-elles d’ouvrir  la voie à 

un rationalisme pluriel?   

 

II La négation de toute forme de représentation anthropologique et culturel en le construit 

rationnel 

Peut-on dépouiller l’homme de toute sa composante affective pour ne laisser transparaitre que les 

principes qui sont propres à l’objet ? Telle est l’une des grandes problématiques de la science 

d’aujourd’hui. L’objectivité scientifique peut-elle au nom de la certitude à atteindre gommer la 

composante affective du sujet ? Cette composante affective est pour nous essentielle car elle traduit les 

impressions sensibles et les représentations culturelles propres à chaque peuple. Or sans cette première 

matière (divers sensible), il est difficile d’arriver par un traitement logique (forme) à la connaissance. 

Mais est-ce que cet apport des facultés sensitives permettra de redéfinir le schéma théorique du 

formalisme rationnel ? 

 

1- Le criticisme kantien, une anthropologie de la connaissance ? 

En faisant du sujet pensant une res cogitans, Descartes donne à l’homme des attributs  de Dieu. Ainsi 

par innéisme, l’homme est porteur des vérités qu’il pourra mettre en exergue grâce à la rigueur et 

précision propre au langage mathématique. Ce statut privilégié de l’homme a des conséquences sur le 

logos du monde. L’homme est postulé au rang d’héritier de ce monde, il se doit donc de devenir reprend 

Descartes « comme maitre et possesseur de la nature ». Il est le seul être doué de raison, « je suis une 

substance dont la nature est de pensée ». Il a dont pour devoir de connaitre les lois qui structurent et 

organisent l’univers afin de veiller à préserver son équilibre et harmonie. Les lois parlent un langage 

mathématique non humain. Elles sont transcendantes et s’imposent à l’homme. Mais pour Kant, ce 

rationalisme est pure, il est plus proche d’une vérité métaphysique et par ricochet loin de celle 

scientifique. Conséquence, il faut sortir des apories de la raison pure en accordant une place de choix 

à une composante humaine, à savoir la sensibilité dans ce processus de construction du savoir 

scientifique.  

Kant prend en considération les aptitudes qu’a le sujet dans la construction du savoir. La chose en soi 

n’est pas de notre ressort. L’objectivité n’est pas une donnée mais un processus constructif. Ce 

processus exige deux caractéristiques inhérentes au sujet. La première est le pouvoir de recevoir les 

représentations (sensibilité). Nous ne pouvons connaitre détaché de nos aptitudes à connaitre. La 

capacité de recevoir (réceptivité) des représentations grâce à la manière dont nous sommes affectés par 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 21  www.americanjournal.org 
 

les objets se nomme la sensibilité. C'est par les sensibilités que les objets nous sont donnés ; c’est la 

première matière.  

 Les impressions des sens nous fournissent, en effet, la première occasion de déployer à leur sujet toute 

notre faculté de connaissance et de constituer l’expérience, qui renferme deux éléments très différents : 

une matière de connaissance fournie par les sens et une certaine forme servant à ordonner cette matière 

et venant de la source intérieure de l’intuition et de la pensée pure, qui ne sont mises en exergue et ne 

produisent des concepts qu’à l’occasion de la première3.  

Or il n’y a pas d’impression sensible sans intuition sensible ou forme du phénomène. La forme ici est 

désignée par l’espace et le temps définis comme les cadre a priori de la sensibilité. Sans la forme du 

phénomène, il n’y a pas de phénomène, pas d’objet à penser. La sensibilité est donc réceptivité des 

impressions sensibles dans un espace et dans un temps. Hors de ce conditionnement, la connaissance 

est impossible. Sans espace et temps, le phénomène tombe dans une indétermination profonde où le 

physique et la métaphysique s’entremêlent. Dans un univers pareil, la connaissance est difficile puisque 

la saisie de l’objet est problématique. L’esthétique transcendantale a donc pour devoir de poser une 

forme du phénomène afin que les sens puissent sans grande difficulté saisir l’objet par la sensibilité 

pour qu’il soit pensé ultérieurement par l’entendement.  

 Car comme ce n’est qu’au moyen de ces formes pures de la sensibilité qu’un objet peut nous apparaitre, 

c’est-à-dire être un objet (Object) de l’intuition empirique, l’espace et le temps sont des intuitions pures 

qui contiennent a priori la condition de possibilité des objets comme phénomènes et la synthèse qu’on 

y fait (die Synthesis in denselben) a une valeur objective.4  

La valeur objective du phénomène dans le processus de production de la connaissance est rendue 

possible nous l’avons dit par la forme du phénomène. Mais ce n’est qu’un point de départ lui aussi 

fondamental pour l’acquisition de l’objet  (un divers sensible). C’est à partir de cette forme du 

phénomène qu’une réflexion peut être faite afin de parvenir à la connaissance de cet objet. La synthèse 

empirique ne peut à elle seule nous conduire à la connaissance, elle est insuffisante. Elle a besoin d’être 

secondé conformément à l’approche kantienne de la connaissance « … deux conditions qui rendent 

seules possible la connaissance d’un objet : la première, l’intuition par laquelle est donné cet objet, 

mais seulement comme phénomène ; secondement le concept par lequel est pensé un objet qui 

correspond à cette intuition ».5 La seconde condition de possibilité de la connaissance est le concept. 

Connaitre c’est penser par concepts. Ainsi la première nous donne le divers sensible, la seconde nous 

donne le concept. Ces deux matières sont conditionnées dans leur formation par deux facultés.  

Si nous appelons sensibilité la réceptivité de notre esprit (gemuths), le pouvoir qu’il a de recevoir des 

représentations en tant qu’il est affecté d’une manière quelconque, nous devrons en revanche nommer 

entendement le pouvoir de produire nous-mêmes des représentations ou la spontanéité de la 

connaissance6.  

Le pouvoir de produire des représentations obéit à des catégories universelles, propre à l’espèce 

humaine.  Il n’y a pas de connaissance sans un traitement logique du divers sensible. Ainsi par des 

catégories : quantité, qualité, modalité, relation, la matière tirée de la phénoménalité reçoit son 

traitement logique pour se poser en connaissance. Connaitre disait Kant c’est lier. La liaison existe 

 
3 Kant, E., Critique de la Raison pure, 11édition, traduit de l’allemand par A. Temesaygues et B. Pacaud, Paris, Quadriche P.U.F, 1986 P. 101. 
4 Ibid., p.103 
5 Ibid., p.1004-15 
6 Ibid., p. 76 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 22  www.americanjournal.org 
 

entre un sujet et un prédicat. Est-ce un jugement universel, particulier ou alors singulier (quantité), ou 

alors affirmatif, négatif, indéfini (qualité), ou encore problématique, assertorique, apodictique 

(modalité), ou enfin hypothétique disjonctif, catégorique (relation) ?  

Tableau récapitulatif du traitement logique des propositions 

     

Catégories de 

l’entendement 

Quantité Qualité Relation Modalité 

Traitement 

logiques des 

propositions 

Universel 

Particulier 

Singulier 

Affirmatif 

Négatif 

Indéfini 

Catégorique 

Disjonctive 

Hypothétique 

Apodictique 

Assertorique 

Problématique 

 

Ce traitement logique permet de parvenir à des vérités puisque nous sommes tous porteur des mêmes 

aptitudes de réception et de traitement logique des jugements (aperception).  S’il a un caractère 

universel chez Kant, la composante culturelle ne devrait-elle pas s’enrichir des différences afin de 

conduire à  un rationalisme pluriel ? La logique transcendantale de Kant n’est pas au service de la 

composante matérielle ou encore culturelle, elle affirme une forme qui a une préséance sur la matière. 

Conséquence, le rationalisme kantien demeure un rationalisme abstrait. Bien qu’il accorde une place 

aux impressions sensibles, celles-ci sont soumises à un a priori rationnel qui définit le traitement 

logique à suivre. La critique du rationalisme cartésien n’ouvre dont pas la pensée à un pluralisme 

rationnel. Est-ce que celui de Bachelard nous le permettra ? 

 

2- Le pluralisme rationnel ; un monologue réflexif 

La dynamique scientifique fait face à plusieurs controverses et contradictions, celles-ci sont propres à 

un changement de réalité. L’on passe de la macrophysique à la microphysique. Les conservateurs 

restent tenaces dans les principes et catégories qui doivent guider la science. Le philosophe Roumain 

Stéphane Lupasco affirme la contradiction comme le mobile fondamental qui meut toute réalité y 

compris les sciences. Mais cette thèse est rejetée par les fondamentalistes qui affirment un caractère 

universel à la science. Il n’y a pas deux sciences, il n’y a qu’une seule. Elle se doit d’assurer par le 

langage mathématique et symbolique la symétrie entre l’objet et son écriture. La science par son 

objectivité traduit les propriétés de la matière. Bachelard ira jusqu’affirmer un noumène scientifique. 

Or derrière ce noumène scientifique, il y a une volonté de contrôle de la dynamique scientifique et un 

refus pour toute autre forme de représentation de s’en détacher. Le principe du tiers exclu d’Aristote 

est maintenu au sein du logos scientifique. Le principe d’identité réside dans leurs critères d’objectivité 

assuré par la démonstration mathématique, il affirme le vrai et exclu le faux. Le tiers exclu réside en 

tout ce qui est contraire : le vrai-faux. Conséquence toute réflexion qui n’est pas en adéquation avec 

ces principes est rejetée et traitée de prélogique. C’est malheureusement cette tradition de pensée qui 

monopolise la dynamique scientifique et empêche au possible de se nourrir des couleurs et 

représentations plurielles et différentes. C’est ce monisme rationnel qui exclut l’Afrique en traitant sa 

pensée de représentation culturelle, de non de science. Permettons-nous de comprendre cette 

monopolisation du logos scientifique par le pluralisme rationnel qui n’est qu’un monologue réflexif.  

 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 23  www.americanjournal.org 
 

Chez Bachelard, la science est métaphysiquement inductive. « Le possible est homogène à l’Être ».7 

Conséquence, les contradictions, les controverses sont des composantes de la matière. C’est pourquoi, 

il affirme : « c’est le réel et non la connaissance qui porte la marque de l’ambiguïté ».8 Bachelard 

travaille à redonner à la science l’autorité qu’elle a toujours eu. L’univers microphysique ouvre la 

science à des controverses et contradictions. Heisenberg parlera du principe d’indétermination en 

pleine science. N’est pas une absurdité que de parler d’indétermination où devrait prévaloir la 

certitude ? Pour le rationaliste Bachelard, c’est le réel qui porte des controverses non la science. Mais 

il est important de quitter d’un rationalisme clos unitaire, pour un rationalisme régional.  

Le dilemme est au cœur de la rationalité scientifique. L’impératif catégorique et normatif qui dictait 

antérieurement les sciences n’est plus un idéal substantiel. La réalité n’est plus statique, immuable et 

atemporelle (atome), elle est aujourd’hui dynamique, hétérogène et plurielle (quanta). Bachelard fait 

d’ailleurs ce constat. « Ce qui nous a frappé de prime abord, c’est que l’unité de la science, si souvent 

allégué, ne correspondait jamais à un état stable et qu’il était par conséquent bien dangereux de postuler 

une épistémologie unitaire ».9 Pour Bachelard, la réalité confuse ou complexe du réel ne tache en rien 

la rationalité qui la structure. Il y a un noumène scientifique au cœur de la dynamique scientifique. Il 

est du devoir des théoriciens des sciences de travailler avec les outils mathématiques et techniques afin 

de retrouver cette symétrie parfaite qui existe entre l’écriture de l’objet et le noumène. « La véritable 

phénoménologie scientifique est donc essentiellement une phénoménotechnique. Elle renforce ce qui 

transparaît derrière ce qui apparaît. Elle s’instruit par ce qu’elle construit ». 10  Ce noumène est 

essentiellement rationnel, non empirique. Il ne s’agit pas d’un formalisme du type de Descartes mais 

d’un rationalisme qui se construit à la croisée des chemins entre des réalités contradictoires sans 

toutefois se réduire à cette réalité empirique. Pour Bachelard, « toutefois, le sens du vecteur 

épistémologique nous paraît bien net. Il va surement du rationnel au réel et non point, à l’inverse de la 

réalité au général comme professait tous les philosophes depuis Aristote jusqu’à Bacon. ». 11  La 

phénoménotechnique nous permet ainsi d’aller au-delà de ce perçu contradictoire pour retrouver à 

travers les théories matérialisées et outils techniques les lois qui organisent l’univers. Telle est 

l’approche théorique de Bachelard qui ouvre la science à sa propre dynamique tout en conservant les 

normes traditionnelles. Science et non science ne peuvent faire corps. Mais comment est-il possible de 

concilier toutes ces grandes révolutions et ruptures qui bouleversent la dynamique scientifique sans 

penser à l’idée d’une post-vérité ? Une vérité qui intègre le confus, le vrai-faux, des représentations 

comme constituantes fondamentales de notre rapport à la réalité, c’est-à-dire une connaissance 

scientifique. La connaissance en s’ouvrant au possible ne devrait-elle pas accorder une place aux 

représentations culturelles afin que le travail scientifique soit le lieu de la codification des données ? 

Le monisme méthodologique qui guide la dynamique scientifique reste conservatrice et exclu toute 

démarche qui soit contraire à ses principes et catégories. Cela est traduit par la réduction des figures de 

l’espace en une seule à savoir la pangéométrie.  

Il y a au sein de la pensée de Gaston Bachelard, une approche totalisatrice de la connaissance qui 

empêche de saisir les nuances et distances qui pourraient exister entre les phénomènes scientifiques. 

 

7Dominique, Lecourt, Bachelard- Épistémologie, Paris, 3ème édition, P.U.F, (1980).  p.60.  

8 Ibid., p. 55. 
9 Ibid., p.18. 
10 Ibid., p. 17. 
11 Ibid., p. 8.  



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 24  www.americanjournal.org 
 

Cela est dû à la préséance du rationnel sur le réel. Ainsi, quelqu’en soit la qualité et la bizarrerie du 

nouveau phénomène, il faudra travailler à le trier, l’épurer, afin de retrouver le rationnel dans ce donné 

hétérogène. C’est dire en d’autres termes que, bien que nous soyons dans une réalité dynamique, la 

science ne peut se soumettre aux aléas de l’existence, c’est à eux de se conformer aux règles et normes 

qui définissent et structurent la dynamique scientifique. Nous pouvons déjà affirmer qu’il serait 

difficile avec Bachelard de parler d’une post-vérité bien qu’il se trouve dans une approche innovante. 

Pour Bachelard, il est impératif pour tous théoriciens des sciences de travailler à sauvegarder et à 

contenir les normes scientifiques. Il doit se refuser de les voir sombrer et s’émietter au nom d’une 

nouvelle réalité. La géométrie non-euclidienne en est une. Comme le dit Halsted, « la découverte de la 

géométrie non-euclidienne, vers 1830, était inévitable ».12 Elle se pose en s’opposant à la géométrie 

euclidienne. La géométrie euclidienne encore appelée géométrie plane à 3dimensions a pendant 

plusieurs années assurée et dictée la méthodologie à suivre sur toute question liée à l’espace. C’est 

d’ailleurs sur elle que Kant et Newton ont pu élaborer leurs grands systèmes théoriques. Pour Jean 

Fresnel, on n’a fait jusqu’au siècle précèdent que de la géométrie euclidienne, si bien que les résultats 

accumulés dans ce domaine sont considérables.   

La géométrie euclidienne est un ensemble d’axiomes, de postulats, sur les essences et figures 

géométriques. Elle se donne ainsi un devoir de définir les éléments fondamentaux de sa géométrie. Elle 

affirme : - Le point est ce qui n’a pas de partie. - Une ligne est une longueur sans largeur. - Les 

extrémités d’une ligne sont des points. Quant ’aux droites le  postulat qui nous intéresse est : « par un 

point situé hors d’une droite, on ne peut faire passer qu’une seule parallèle à cette droite. » Ce postulat 

est vrai pour un espace rectiligne et uniforme. Que se passe-t-il si l’on abandonne, si l’on modifie le 

postulat des parallèles s’interroge Saccheri et Lambert. C’est cette tentative qui donne lieu à la 

géométrie non euclidienne : la somme des  angles intérieurs à un triangle n’est pas toujours égal à deux 

droits :180°.   

La géométrie non-euclidienne est une nouvelle définition de l’espace. L’espace n’est plus 

essentiellement rectiligne, il est elliptique, hyperbolique, curviligne. Cette nouvelle réalité bouleverse 

profondément la stabilité des sciences qui entrent en crise de fondement. Mais pour Bachelard, la 

géométrie non-euclidienne est une écriture différentielle de la grande réalité pangéométrique. La 

géométrie non-euclidienne ne s’oppose donc pas à la première, elle s’additionne à la première et la 

complète. « Or ce résumé épistémologique parait bien vite manquer de fidélité quand on parcourt la 

Pangéométrie de 1855. En effet, non seulement on s’aperçoit que la contradiction ne survient pas, mais 

encore on ne tarde pas à se sentir devant une déduction ouverte ».13 La science ne peut donc plus 

demeurée fixiste, fermée sur elle-même. Elle se doit de s’ouvrir, d’entrer en dialogue avec sa réalité 

matérielle. Il est donc important que la mathématique travaille à assurer ordre et cohérence déductive. 

C’est à elle de saisir le phénomène de le traiter, trier, épurer de toute ambiguïté afin de l’intégrer comme 

théorie scientifique. La polémique sur la géométrie non-euclidienne est plus une question de 

généralisation et d’ouverture des sciences que de contradiction et d’opposition. La pangéométrie reste 

et demeure vigilante dans la construction des vérités scientifiques.  

Une équation différentielle s’obtient en éliminant les constantes arbitraires ; son intégrale générale 

condense toutes les possibilités ; la pangéométrie élimine toutes les suppositions arbitraires, ou plutôt 

les neutralise par le seul fait qu’elle tente de donner un tableau systématique  de toutes les suppositions. 

 
12 Ibid., p.18. 
13 Ibid., p. 29. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 25  www.americanjournal.org 
 

Elle procède d’une pensée complémentaire. On donnera à la géométrie non-euclidienne, une place dans 

ce grand ensemble, comme un cas particulier14. 

La complémentarité défendue par Bachelard est au service d’un monisme rationnel. La science ne peut 

faire avec des contradictions, des représentations culturelles plurielles et différentes. Elle obéit à des 

principes qui réduisent les figures plurielles de la réalité en l’Un, traduit en le noumène scientifique 

chez Bachelard. Il y a donc un tri sélectif à faire pour évacuer les parasites, la composante ambigüe et 

hétérogène du purisme scientifique. Cette démarche scientifique a le défaut de réduire le possible 

rationnel à l’Un et par conséquent, elle fait de la science un monologue avec pour tâche de purifier le 

réel. Une telle définition du logos centriste de la science ne peut permettre une éclosion des possibles 

rationnels. C’est malheureusement à ce schème théorique que l’Afrique est tenue. La marche vers une 

affirmation de notre identité scientifique, ce par une codification de nos représentations culturelles est 

une exigence aussi bien épistémologique que politique.  

 

Conclusion 

La science est dynamique et foncièrement dépendante d’un imaginaire qui s’accroche à un rationalisme 

pluriel. Il revient ainsi à chaque sujet, à chaque peuple d’apporter du sien dans la connaissance des lois 

qui organisent et structurent l’univers. Mais cette démarche plurielle et ouverte est rejetée au profit de 

schèmes principiels et universels qui définiraient ce qu’est la science, en opposition à ce qu’elle n’est 

pas. Conséquence, tout autre rapport au monde qui conduirait à une connaissance nouvelle par une 

codification langagière de celle-ci est rejetée. Le logos européen s’octroie toutes les formes de 

rationalité et fait des autres peuples : des périphéries, des copies d’un modèle centriste dont ils sont 

porteurs. Ce rationalisme redéfini notre rapport au monde et nous fait perdre notre identité. Cette 

colonisation est à plusieurs niveaux : politique, économique, spirituelle intellectuel. Nous nous sommes 

donnés le devoir de mettre en lumière ce monologue réflexif pour comprendre comment la 

connaissance a été construire afin de trouver des voies et moyens pour un nouveau fondement, une 

science qui s’attacherait à des représentations culturelles. C’est malheureusement ce rationalisme très 

abstrait qui construit encore notre entendement. Il est impératif de s’en détacher en mettant un accent 

sur une pensée en adéquation avec notre réalité, nos représentations. L’effort est certes épistémologique 

mais son exécution est politique. 

 

References  

1. Aristote.,-  Organon, I catégories, II de l’interprétation,  traduction nouvelle et note par J. tricot,  

Paris, J. Vrin, 1977, 168 pages. 

2.  L’analytique, Paris, P.U.F, 1968, 228 pages.  

3. Bachelard, Gaston., - Le nouvel esprit scientifique, Paris, Quadrige/ P.U.F, 1987, 190 pages. 

4.  (1987). La philosophie du non – Essai d’une philosophie du nouvel esprit scientifique, Paris, 

P.U.F, 1966, 147 pages. 

5. Descartes, René., Discours de la méthode, Paris, Nathan, 1981, 111 pages. 

6. Dominique, Lecourt., Bachelard- Épistémologie, Paris, 3ème édition, P.U.F, 1980,  217 pages.  

7. Kant, Emmanuel., Critique de la Raison pure, 11édition, traduit de l’allemand par A. Temesaygues 

et B. Pacaud, Paris, Quadriche P.U.F, 1986, 584 pages.  

 
14 Ibid., p. 31. 



American Journal of Research in Humanities and Social Sciences 
Volume 44 January - 2026 

 

P a g e  | 26  www.americanjournal.org 
 

8. Léna, Soler., Introduction à l’épistémologie, Paris, Ellipses, 2000, 240 pages. 

9. Platon., Charmide. Ou sur la sagesse. Genre probatoire, trad. Alfred Croiset, artyuiop, Quebec, 

version numérique du 5octobre 2015, 51 pages. 

10. Popper, Karl., La logique de la découverte scientifique, Paris, Payot, 1982,  480 pages. 

11. Rudolf, Carnap., Les fondements philosophiques de la physique, Paris, Armand Colin, 1973. 

 

 

 

 


